
 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

39 

 

TƯ DUY HỆ HÌNH LÝ LUẬN VĂN HỌC TRƯƠNG ĐĂNG DUNG 

NHÌN TỪ MỸ HỌC TIẾP NHẬN HIỆN ĐẠI 

 

Nguyễn Xuân Thành 

NCS Khoa Ngữ văn, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế 

TÓM TẮT 

Trư ng Đăng  ung    nh      u n c  c ng  ao h ng   u  rong  u   r nh   ch chu  n h  

h nh     u n  ăn học  i   Na       i n  hi n  ại  ang h u hi n  ại,  h ng  ua c c n    c 

gi i  hi u    học  iế  nh n   ng    c  nhi u nghi n c u      c gi      u   r nh   ng  ạo 

 ăn   n  ăn học c ng như      c gi      u   r nh  iến  ăn   n  h nh   c  h    ăn học  

  i  iế      i   u nghi n c u c c  uan  i     i c a Trư ng Đăng  ung      c gi , người 

 ọc     ăn   n,   a  r n n n   ng c a Hi n  ư ng học, Tường gi i học    Tiế  nh n  ăn 

học  

         Trư ng Đăng  ung,    học  iế  nh n, Tường gi i học, Trường  h i Kon  an , 

người  ọc. 

 

1. TÁC GIẢ VÀ QUÁ TRÌNH SÁNG TẠO VĂN BẢN VĂN HỌC 

1.1. Diễn giải về Mỹ học tiếp nhận của trường phái Konstanz 

Trường phái Mỹ học tiếp nhận ra đời vào những năm 60 của thế kỷ XX, tại trường Đại 

học Konstanz (Đức), nên nó còn có tên gọi là Trường phái Konstanz. Người đứng đầu của 

trường phái này là H.R. Jauss, bên cạnh đó còn có một tên tuổi lớn khác là W. Iser. Mục đích 

hàng đầu mà trường phái này đặt ra là “thay đổi mô hình khoa học văn học”. Tuy vậy, trong 

quan điểm lý thuyết của hai ông (Jauss và Iser) cũng có một số khác biệt. Jauss chú trọng đến 

tường giải học trong nghiên cứu, còn Iser thì nghiêng theo hướng hiện tượng học đã được hậu 

hiện đại hóa. Có thể nói, Mỹ học tiếp nhận là trường phái lý thuyết văn học được Trương Đăng 

Dung quan tâm nghiên cứu kỹ nhất và có ảnh hưởng mạnh nhất đến tư duy lý luận văn học của 

ông. Điều này, một mặt, liên quan trực tiếp đến một trong những trọng tâm nghiên cứu của 

Trương Đăng Dung – phương thức tồn tại của tác phẩm văn học và vấn đề người đọc; mặt khác, 

như một điều kiện tiên quyết cho việc nghiên cứu, khi Mỹ học tiếp nhận đã thâu tóm trong nó 

hầu như toàn bộ tri thức khoa học văn học hiện đại và hậu hiện đại. Trương Đăng Dung nhận 

định: “Có thể nói rằng ý tưởng sâu sắc nhất của Mỹ học tiếp nhận là: Cái Hữu thể (tác phẩm 

nghệ thuật) có thể xác định như là sự khám phá được xẩy ra trong một kết cấu tưởng tượng 

(trong tình thế tiếp nhận)” [1,137-138]. 

Trương Đăng Dung đã cho rằng, Mỹ học tiếp nhận của trường phái Konstanz do 

H.R. Jauss đứng đầu là Tường gi i học     u n  ăn học. Mục đích của nó là “tổ chức nghĩa 

của văn bản văn học trên cơ sở mở ra      n  ụng,    h c   ch  ử   c   ng, ch n  rời c a 



 

 

Tư duy hệ hình lý luận văn học Trương Đăng Dung nhìn từ mỹ học tiếp nhận hiện đại 

40 

câu hỏi       hoạ    ng hòa  ồng       n   i…[1,139-140]. Ông đã đúc kết những luận 

điểm cơ bản của H.R. Jauss như sau: 

Thứ nhất, Jauss đã kế thừa và tiếp nối Heidegger và Gadamer khi xem vấn đề sự vận 

dụng và sự hiểu văn bản là trung tâm, nhưng đồng thời ông đi xa hơn khi xây dựng  hư ng 

 h    u n  ường gi i học  ăn học. Ông muốn vượt lên tường giải học hiện đại chỉ lấy thông 

điệp và sự cắt nghĩa làm trung tâm. Trước ông, có hai con đường để lựa chọn: 1     hi u  ăn 

  n; 2       n  ụng  ăn   n. Trương Đăng Dung đã phân tích, rằng Heidegger đã đi trên con 

đường thứ nhất,  ấ     hi u      rung    ; còn mỹ học tiếp nhận thì  ấ       n  ụng     

trung tâm. Sự vận dụng văn bản nghệ thuật khác với sự hiểu văn bản ở một yếu tố cơ bản là 

sự hiểu luôn luôn liên quan đến cá nhân, mang tính bản thể, tự tạo; còn sự vận dụng thì gắn 

liền với bản tính tự nhiên của nó, được mở ra, được so sánh, nó là một loại đối thoại xã hội 

học – văn hóa,      ch  ử   c   ng  ư c  ạo ra     uan  i   c a người  iế  nh n,       nh n 

  n c a   nghĩa  heo  iến  r nh  hời gian  

Thứ hai, khái niệm cơ bản của H.R. Jauss là kinh nghi    h     . Kinh nghiệm thẩm 

mỹ, theo sự lý giải của Trương Đăng Dung là sự kiện trong đó tác phẩm nghệ thuật được thể 

hiện thông qua quá trình hiểu và vận dụng văn bản. Tác phẩm văn học tồn tại thông qua việc 

người ta đọc nó và sự tác động của nó đến người đọc. Jauss cho rằng chiêm nghiệm đầu tiên của 

tác phẩm nghệ thuật xẩy ra trong tác động thẩm mỹ, đây chính là sự hiểu, sự thưởng thức mang 

tính nhận thức. 

Thứ ba, Jauss đã đưa ra khái niệm mới là     ồng nhấ  h a  h     . Một trong những 

khía cạnh quan trọng nhất của Katarzis là sự đồng nhất với nhân vật văn học trong các văn bản 

kịch và văn xuôi. Tư duy hiện đại đặt cá nhân thành vấn đề, nó bàn về cá nhân, về việc người 

đóng vai trò tích cực xuất hiện như thế nào trong quá trình văn học. Trương Đăng Dung phân 

tích rằng, Jauss dựa trên cơ sở khái niệm cá nhân được xây dựng trên sự liên chủ thể hóa, đã 

diễn đạt lại loại hình và chu  n    c c  hạ   rù    học        ang    học  iế  nh n  Dựa vào 

sự lý giải theo lịch đại, Jauss đã đưa ra những mô hình đồng nhất hóa: 

- Cổ xưa nhất là     ồng nhấ  h a kế  h  , nó đặc trưng cho xã hội nguyên sơ, nhưng 

được kéo dài cho đến khi tính chất độc lập của nghệ thuật được triển khai ở thời tư bản chủ 

nghĩa. 

- S   ồng nhấ  h a  h n  hục xảy ra với nhân vật hoàn thiện, buộc người đọc phải thán 

phục. 

- S   ồng nhấ  h a c    h ng, gắn kết người đọc với loại hình nhân vật bình thường, 

không hoàn thiện. 

- S   ồng nhấ  h a  hanh  ọc, xảy ra với nhân vật chịu đựng và bất an, với nhân vật bi 

kịch điển hình và nhân vật hài kịch chính. Sự đồng nhất hóa kiểu này nâng người đọc lên. 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

41 

- S   ồng nhấ  h a  ỉa  ai, xảy ra khi nhân vật gắn chúng ta với sự phản cảm. Phần 

lớn các nhân vật của văn học hiện đại thuộc loại này, nhất là ở các tác phẩm của các nhà văn 

tiền phong chủ nghĩa. 

Thứ tư, quan niệm L ch  ử  ăn học      ch  ử c a  ối  uan h  giữa   c  h      người 

 iế  nh n  Công trình L ch  ử  ăn học như       khi u khích  ối   i khoa học  ăn học của H.R. 

Jauss được xem là tuyên ngôn của ông về mỹ học tiếp nhận. Theo Trương Đăng Dung, đây là 

“một thể nghiệm có ảnh hưởng lớn trong việc kết hợp và vận dụng đồng bộ các phương pháp lịch 

đại – lịch sử và đồng đại – tường giải học cũng như những phương thức tiếp cận xuất phát từ tác 

phẩm và từ hiện thực nằm bên ngoài tác phẩm” [1,148]. Theo Jauss thì sự tồn tại của tác phẩm 

không thể thiếu sự tham gia của người đọc. Không có văn học nếu không có người đọc, một nền 

văn học không chỉ gồm các tác phẩm văn học: văn học có từ mối quan hệ giữa tác phẩm và người 

tiếp nhận, từ đội ngũ thay đổi không ngừng về mặt lịch sử của những người tiếp nhận cùng thời và 

những người tiếp nhận mai sau. Vì thế,    học   ng  ạo khé  kín trước đây cần phải được bổ sung 

bằng    học  iế  nh n       học   c   ng  Jauss đã đề nghị  iế   ại   ch  ử  ăn học  r n c   ở    

học  iế  nh n  

1.2. Vấn đề tái tạo hiện thực và sáng tạo ký hiệu thẩm mỹ 

- Vận dụng thuật ngữ “cụ thể hóa” của Mỹ học tiếp nhận, Trương Đăng Dung nhấn 

mạnh rằng, tác phẩm văn học là kết quả của sự sáng tạo có chủ ý. Nguồn gốc sự tồn tại của nó 

có trong hoạt động của ý thức sáng tạo nơi tác giả, còn cơ sở dung chứa của sự tồn tại thì ở 

trong văn bản viết hay trong một cơ chế vật chất khác (máy ghi âm, máy tính). Tác phẩm văn 

học là một hiện tượng trừu tượng, chỉ có thể hình dung sự hiện hữu của nó qua khái niệm, mà 

nói theo hiện tượng luận, nó là vật có chủ ý. Xét trong mối quan hệ với người đọc, nó là vật tồn 

tại phụ thuộc, người ta có thể tìm thấy sự xuất hiện tác phẩm ở sự sáng tạo cá nhân mà nhà văn 

thực hiện khi sáng tác… Những hoạt động ý thức của nhà văn không thuộc về tác phẩm, mà chỉ 

là cơ sở tồn tại của tác phẩm mà thôi. Trương Đăng Dung cũng đã lưu ý rằng, không nên đồng 

nhất mọi người đọc đều như nhau trước một tác phẩm, và trong thái độ phản biện văn học, 

những ý kiến khác nhau không liên quan đến bản thân tác phẩm, mà chỉ liên quan đến sự cụ thể 

hóa (cùng với sự hiện thời hóa, đồng nhất hóa) của người đọc đối với tác phẩm mà thôi. 

Trương Đăng Dung lý giải về sự khác nhau giữa văn bản và tác phẩm. Theo ông, văn 

bản là một trong những yếu tố cấu thành tác phẩm, nghĩa là văn bản chỉ có thể được hình dung 

trong mối quan hệ với thực tại nằm ngoài văn bản, mối quan hệ này đồng thời cũng có mặt 

trong tác phẩm. Vì vậy, cùng một tác phẩm sẽ tạo nhiều tác động khác nhau, nghĩa là cùng một 

tập hợp các yếu tố của văn bản sẽ tạo mối liên hệ với thực tại nằm ngoài văn bản ở những người 

đọc khác nhau: “Để hoạt động giao tiếp của nghệ thuật được thực hiện cần phải tạo ra nhiều yếu 

tố cấu trúc khác nhau giao nhau của mỗi tác phẩm, mỗi người đọc, vì như vậy người đọc mới 

hiểu được cái ngôn ngữ tự nhiên mà người ta ít hướng ra văn bản” [2,46]. 

Ở Việt Nam, Hoàng Trinh được xem là người đầu tiên đưa lý thuyết ký hiệu vào lý luận 

văn học, góp phần soi sáng và lý giải nhiều vấn đề của tác phẩm văn học. Nhưng phải đến 



 

 

Tư duy hệ hình lý luận văn học Trương Đăng Dung nhìn từ mỹ học tiếp nhận hiện đại 

42 

Trương Đăng Dung thì khuynh hướng này mới thực sự mở ra những khả năng đột phá cho con 

đường nghiên cứu văn học ở ta, khi ông diễn giải vấn đề ký hiệu học từ gốc, đưa vào đó những 

vấn đề của triết học ngôn ngữ, lý thuyết tiếp nhận, thi pháp chức năng. Thông qua việc phân tích 

cấu trúc bên trong của văn bản văn học, các mối liên kết văn bản và sự tạo nghĩa ngôn từ, ông 

đã chỉ ra các liên hệ cấu trúc hình thành nội dung nghệ thuật. Nghiên cứu ngôn từ văn bản, phải 

xuất phát từ đơn vị ký tự nhỏ nhất là từ, cần phân biệt ba yếu tố cái biểu đạt, cái được biểu đạt 

và nghĩa. Cũng cần lưu ý là nguyên tắc liên kết giữa cái biểu đạt, cái được biểu đạt và nghĩa 

trong trường hợp ở từ thường dùng sẽ mang tính chất khác so với từ ở trong văn bản văn học. 

Trong văn bản văn học, cái biểu đạt do các câu, cái được biểu đạt thì do cái đối tượng được biểu 

đạt thông qua các câu tạo thành. Như vậy, nghĩa của các từ làm nên nghĩa của các câu và nghĩa 

của các câu làm nên chỉnh thể nghĩa cao hơn. Ở đây, người đọc phải làm chiếc cầu nối liền hai 

lĩnh vực ngôn ngữ và đời sống, nhưng giữa hai lĩnh vực không phải là một và ấn tượng về chúng 

ở người đọc là rất mơ hồ, vì mọi cảm nhận của người đọc đều mang tính chủ quan do việc 

không thể khoanh vùng được hết nghĩa của văn bản, hơn nữa nghĩa trong văn bản không chỉ là 

nghĩa mà còn là giá trị. Vì vậy, qua hoạt động đọc thực tế, có nhiều trường hợp các người đọc 

có những nhận xét, đánh giá khác nhau, thậm chí đối nghịch nhau về hệ thống nghĩa – giá trị 

của tác phẩm. Cho nên mọi sự đánh giá và những khác biệt, sai biệt ý kiến về cùng một tác 

phẩm đều liên quan đến “tầm đón đợi” và các kiểu đọc của độc giả. Tác phẩm văn học không 

bao giờ có sự đồng nhất giữa mọi hoạt động đọc. Vấn đề đặt ra giữa rất nhiều kiểu đọc, cái gì 

đảm bảo sự đồng nhất giữa người đọc với người đọc, người đọc với tác phẩm và sự đồng nhất 

của tác phẩm với chính nó. Trương Đăng Dung khẳng định không bao giờ có được sự đảm bảo 

về điều đó. Bởi vì các văn bản văn học luôn tạo ra những khả năng để có thể lý giải qua rất 

nhiều cách khác nhau mà tính không lặp lại của nó vẫn không thay đổi. 

Vận dụng các lý thuyết phương Tây vào thực tiễn lý luận văn học Việt Nam, Trương Đăng 

Dung đã góp phần làm rõ quá trình thứ nhất của tác phẩm. Văn bản văn học, sản phẩm được hoàn 

thành của nhà văn chưa phải đã là tác phẩm, mà mới chỉ là bước đầu tiên quan trọng để nó trở thành 

tác phẩm văn học. Qua các tập hợp ký tự phi vật thể, chứa đựng nghĩa, luôn biến động trong một cấu 

trúc mở, tác phẩm văn học tồn tại theo phương thức riêng, đó là buộc phải thông qua hoạt động đọc. 

Văn bản văn học chỉ có thể được xem là tác phẩm văn học chừng nào nó được đọc. Dĩ nhiên, văn 

bản đó phải chứa đựng giá trị thẩm mỹ, nhưng đây mới chỉ là giá trị tự thân. Giá trị đó chỉ có thể 

được hình dung và hiển thị trong quá trình đọc và sau khi đọc của độc giả. 

Theo Trương Đăng Dung, tác phẩm văn học là một tổ hợp gồm nhiều đặc điểm, trong 

đó có ba đặc điểm cơ bản: đặc điểm ngôn ngữ, đặc điểm thể loại và đặc điểm quy ước giá trị. 

Tuy nhiên, trong quá trình tiếp cận văn bản, người đọc còn phải cần đến nhiều yếu tố khác để 

phân định những gì là thuộc về văn học. Đây là lúc mà người đọc thể hiện được vai trò của kinh 

nghiệm thẩm mỹ của họ. Trương Đăng Dung phân tích hai giai đoạn của hoạt động đọc: giai 

đoạn đầu là quá trình đọc, giai đoạn hai là sau khi đọc. Quá trình đọc là khi mà trong ý thức 

người đọc văn bản được chuyển hóa thành tác phẩm. Trong khi đọc, dụng ý nghệ thuật của nhà 

văn và tập hợp những quy ước (đã được hình thành) ở người đọc sẽ va chạm nhau. Người đọc 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

43 

đối chiếu ý định của nhà văn với tập hợp những quy ước của mình. Trong trường hợp cả hai hòa 

hợp được với nhau thì khi đó văn bản sẽ được gọi là tác phẩm văn học. Như vậy, để được gọi là 

tác phẩm văn học thì phải có được hai điều kiện: - một văn bản với đầy các đặc trưng văn học; - 

văn bản đó phải được đọc (tiếp nhận). Điều này dẫn đến một thực tế là, không phải lúc nào văn 

bản của nhà văn cũng được tiếp nhận như họ mong muốn. Ở những văn bản được viết ra bằng 

những kỹ thuật mới với các yếu tố không không được chuẩn bị trước đối với tập hợp quy ước và 

kinh nghiệm thẩm mỹ của người đọc thì không được chấp nhận ngay. Nhiều khi nó phải đợi đến 

những thế hệ độc giả tiếp theo, những thế hệ độc giả thuộc về nó, thì văn bản mới có được sự 

thông hiểu. 

 

2. ĐỘC GIẢ VÀ QUÁ TRÌNH BIẾN VĂN BẢN THÀNH TÁC PHẨM VĂN HỌC 

2.1. Diễn giải về lịch sử người đọc 

Lý thuyết văn học Tiền hiện đại 

Thời kỳ tiền hiện đại được hiểu là bắt đầu từ thế kỷ XVIII đến hết thế kỷ XIX. Đây 

cũng là thời điểm xuất hiện các khoa học lịch sử học, tâm lý học, xã hội học, ngữ văn học. 

Những ngành khoa học xã hội này thể hiện một cách tập trung nhất hệ hình tư duy tiền hiện đại, 

chịu ảnh hưởng sâu sắc chủ nghĩa thực chứng của August Comte, Herbert Spencer, thuyết tiến 

hóa của Darwin. Tư duy tiền hiện đại đạt đến đỉnh cao vào những thập niên cuối thế kỷ XIX và 

nhiều tư tưởng của nó còn ảnh hưởng mạnh đến các khoa học xã hội, trong đó có khoa học văn 

học, trong suốt thế kỷ XX. Có ba trào lưu tư tưởng quan trọng tác động đến hệ hình tư duy tiền 

hiện đại trong khoa học văn học là Tr o  ưu Th c ch ng, trào lưu L ch  ử  inh  h n và Ch  

nghĩa  arx cổ  i n. 

Tiền hiện đại là thời kỳ hình thành tư duy khoa học văn học. Trong quá trình xây dựng 

ngành khoa học này, nhìn chung, các nhà ngữ văn đã lấy tác giả làm trung tâm nghiên cứu. 

Trương Đăng Dung viết: “Bước sang thế kỷ XIX, người ta buộc phải nhận ra rằng, ý nghĩa, bản 

chất của văn học không tự nó nói lên, mà để thấy được chúng, phải cần đến những hoạt động có 

hệ thống và mục đích, với việc bám sát một cách trung thành mọi hoạt động của tác giả trong 

đời sống thường nhật liên quan đến các văn bản, sự kiện văn học… Nghiên cứu văn học tiền 

hiện đại trực tiếp gắn nghĩa tác phẩm với người đã tạo thành nó. Đối với tư duy tiền hiện đại, 

nghĩa nội tại không phải xuất xứ từ bản chất của văn bản mà từ tính ý hướng, từ thông điệp của 

người tạo ra nó” [4,7]. Như vậy, đối với tư duy tiền hiện đại, nghĩa của văn bản là cái được thiết 

lập thông qua chủ ý của người tạo ra nó, nghĩa phụ thuộc vào cái siêu nghiệm của các chủ thể sử 

dụng ngôn ngữ. 

Tư duy lý thuyết tiền hiện đại không phủ nhận vai trò của văn bản, của tiếp nhận văn 

học, nhưng trong sự tạo thành ý nghĩa, người ta cho rằng tác giả mới là người quyết định; văn 

bản chỉ là công cụ, là cái chuyên chở của các nghĩa mà tác giả dụng công; còn người đọc phải là 



 

 

Tư duy hệ hình lý luận văn học Trương Đăng Dung nhìn từ mỹ học tiếp nhận hiện đại 

44 

người hiểu được nghĩa do tác giả trình bày trong văn bản, vì vậy, người đọc để hiểu được văn 

bản thì phải trở ngược lên, tìm thấy con người tác giả trong đó. 

Đại biểu lớn nhất của trào lưu thực chứng trong văn học là Hyppolite Taine (1828 – 

1893), với công trình chính là L ch  ử  ăn học Anh (1899). Theo Trương Đăng Dung, thì trong 

quá trình diễn giải các vấn đề văn học, Taine có nói đến sự tiếp nhận, nhưng lại bàn qua trung 

gian đạo đức – lịch sử, “khoa học văn học có thể làm hình thành các cảm xúc, giúp các thế hệ 

sau học được từ quá khứ điều gì đó, nó tạo nên ý nghĩa cho đời sống xã hội” [4,9]. Trong tinh 

thần này, thì vấn đề người đọc chỉ được xem xét trên bình diện xã hội, được định hướng trong 

sự tiếp nhận, “… theo đó, con người chỉ trưởng thành trong quá trình thu nạp cho mình những 

giá trị của cộng đồng, thị hiếu và năng lực cảm nhận của con người được hình thành để phù hợp 

với hoạt động thực tiễn của nó” [4,10]. 

Khoa văn học lịch sử tinh thần xuất hiện vào những năm cuối thế kỷ XIX, gắn với tên 

tuổi Wilhelm Dilthey. Trào lưu lịch sử tinh thần chống lại tính cơ học của trào lưu thực chứng 

trong cách giải quyết các vấn đề của đời sống tinh thần xã hội. Bởi lẽ, nếu tinh thần có trong quá 

trình lịch sử, thì cần phải có một phương pháp, một lý luận nhận thức để có thể nắm bắt được 

một cách tin cậy “các quá trình lịch sử - tinh thần”. Trương Đăng Dung đã phân tích về quan 

điểm của trào lưu này: “Lịch sử tinh thần cho rằng, tự nhiên là thực tại độc lập với chúng ta, còn 

lịch sử là nơi chúng ta tham dự và gặp cái thực tại riêng bên trong của mình, vì thế, để nhận biết 

nó, chúng ta cần đến những phương pháp khác về cơ bản các phương pháp của khoa học tự 

nhiên. Quan điểm này của lịch sử tinh thần, một lần nữa cho thấy sự đối lập sâu sắc với quan 

điểm của chủ nghĩa thực chứng, vì trong các khoa học nhân văn thực chứng, người ta đã công 

khai vận dụng các phương pháp nhận thức của khoa học tự nhiên” [4,12]. 

Trào lưu lịch sử tinh thần lấy “cái tinh thần sống hiện tại” làm đối tượng nghiên cứu. 

Theo Trương Đăng Dung, đây là nguyên nhân để lịch sử tinh thần trở thành trào lưu tiền hiện 

đại, đưa người tiếp nhận vào trung tâm. Ông viết: “Phương pháp quyết định của lịch sử tinh thần 

là sự so sánh, nhưng không phải là sự so sánh các văn bản, thời đại, tác giả, mà là sự so sánh cái 

tôi riêng tư thực hiện sự hiểu (các cảm xúc, ấn tượng riêng của anh ta) với những cái tôi khác. 

Đây là hành động xâm nhập vào trong, là sự trải nghiệm của chủ thể tiếp nhận” [4,13]. Mặc dù 

mới chỉ chú ý hoạt động tiếp nhận ở phương diện tinh thần được tạo nên từ văn bản, nhưng 

trường phái này đã đặt con người cá nhân vào trung tâm của hoạt động tiếp nhận, bước đầu đem 

đến quan niệm dân chủ trong đời sống văn học. 

Lý thuyết văn học Hiện đại 

Tư duy hiện đại chú trọng đến những gì ở phía sau cái bề mặt của sự vật, hiện tượng. 

Trương Đăng Dung nhận xét: “Nếu tư duy tiền hiện đại đã khám phá những mối liên hệ bề mặt 

có thể cảm nhận được của thế giới, thì tư duy hiện đại phát hiện ra rằng những mối liên kết bề 

mặt không phải do những quy tắc bề mặt cụ thể dẫn dắt, mà là do những hình thức ổn định, ẩn 

kín; những cấu trúc trừu tượng được xác lập một cách bài bản, chi phối” [5,12]. Quan điểm của 

chủ nghĩa hiện đại về văn học đã xuất phát từ nhận thức “tác phẩm văn học độc lập với tác giả, 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

45 

thời đại, người tiếp nhận”. Khoa học văn học hiện đại xem tác phẩm văn học là trung tâm tạo 

nghĩa văn học. Nó xóa bỏ khái niệm tác giả truyền thống, thay thế quan niệm về nhân – quả 

bằng quan niệm về chủ thể và kết cấu ý nghĩa được tạo ra bên trong khuôn khổ của ngôn ngữ. 

Tách biệt mối quan hệ giữa tác giả, văn bản và người đọc trong quan niệm nghiên cứu 

của chủ nghĩa hiện đại chỉ là chủ hướng của thao tác tư duy. Văn bản là trung tâm – trung tâm 

chính, nhưng bên cạch còn có các vấn đề ngoại vi, mà dù muốn hay không, vẫn phải nằm trong 

trường chú ý của khoa học văn học hiện đại, trong đó vấn đề tiếp nhận vẫn “ám ảnh” đến vấn đề 

ngôn từ, nghĩa và ý nghĩa của văn bản. Vấn đề người đọc được đặt ra gắn với quan niệm mới về 

chức năng xã hội của văn học nghệ thuật ở thời hiện đại. Trương Đăng Dung đã phân tích về 

vấn đề này như sau: “Con người hiện đại muốn hiểu và xác lập chính mình qua tác phẩm nghệ 

thuật, nó muốn kiểm soát bản thân, muốn đến gần hơn những bí mật của chính nó. Và vì vậy, hệ 

giá trị trong tư duy hiện đại cũng tiếp tục bị phân nhỏ: Không chỉ các nhóm xã hội mà từng con 

người, từng cộng đồng nhỏ cũng trở thành nhân tố chứa đựng hệ giá trị. Các hệ giá trị được xây 

dựng trên những giai đoạn lịch sử lớn, lúc này trở nên bất ổn, muốn thay thế nhau. Sự thay thế 

lẫn nhau giữa các giá trị diễn ra nhanh chóng đồng thời với việc xuất hiện các hệ thống giá trị 

đối lập nhau, tồn tại song song” [5,15-16]. 

Xã hội hiện đại đã xây dựng lại mối quan hệ giá trị cũng như cách hiểu về giá trị văn 

hóa nghệ thuật, tạo nên một sự thay đổi rất cơ bản về nhận thức của công chúng hiện đại: giá trị 

văn học ngày càng tùy thuộc vào thiên hướng và năng lực tiếp nhận. Trương Đăng Dung nhận 

xét: “Người đọc hiện đại một mình thực hiện việc hiểu tác phẩm, điều mà trước đây một truyền 

thống cộng đồng hoặc một hệ tư tưởng giai cấp bảo đảm cho nó…” [5,16]. 

Văn học hiện đại tồn tại trong một điều kiện đầy tính cạnh tranh, khi bên cạnh nó xuất 

hiện các ngành nghệ thuật – kỹ thuật có tính tương tác cao và tính đại chúng như điện ảnh, 

truyền hình, video… Những điều này đã đặt văn học trước tình thế mới khi đối diện với người 

đọc, kẻ quyết định đến sự sống còn của nó, buộc nó phải mở ra vấn đề mới – vấn đề người đọc. 

Liên quan đến vấn đề này, ngoài lý thuyết văn học về người đọc, các vấn đề của tâm lý học, xã 

hội học, mỹ học, thậm chí cả kinh tế chính trị học cũng được kéo vào để giải quyết tổng thể tiếp 

nhận văn học như một giá trị. 

Lý thuyết văn học Hậu hiện đại 

Thời kỳ hiện đại kéo dài cho đến những năm 60 (thế kỷ XX), trong tồn tại xã hội đã bắt 

đầu xuất hiện những dấu hiệu của hậu hiện đại. Hậu hiện đại có mối quan hệ với xã hội hậu 

công nghiệp, một xã hội coi trọng hoạt động dịch vụ và tiêu thụ hàng hóa. Ihab Hassan cho rằng 

hậu hiện đại là thuật ngữ mà chúng ta không bao giờ có được ý nghĩa gốc, không thể tách bạch 

hai ý nghĩa, và điều không thể tránh khỏi là ý nghĩa chủ quan không hình thành trên tính mục 

đích, mà mang tính chất trò chơi. Theo ông, hậu hiện đại là hiện tượng văn hóa mà chủ yếu là 

hiện tượng văn học, vì nó phá vỡ cái hệ thống độc đoán duy nhất của chủ nghĩa hiện đại. Hậu 

hiện đại chấp nhận cái hỗn loạn và sống với nó “trong mối quan hệ sâu sắc, chặt chẽ”. 



 

 

Tư duy hệ hình lý luận văn học Trương Đăng Dung nhìn từ mỹ học tiếp nhận hiện đại 

46 

Các nhà lý luận hậu hiện đại phương Tây đều xem Khoa học văn học là khoa học về    

 ử  ụng  ăn học. Đối với các nhà hậu hiện đại, “nghiên cứu văn học không phải để phát hiện ra 

các hiện tượng mới mà là để  h c nh n c c  hư ng  h c  ử  ụng  ăn học   i”. Những phương 

thức sử dụng này khác với sự định hướng truyền thống như là sự chỉ  ẫn  ử  ụng  Đối với quan 

niệm hậu hiện đại, sẽ không bao giờ chúng ta xác lập được một phương thức diễn giải văn học 

hoàn thiện, tối ưu, cuối cùng. Văn bản văn học là cái ổn định, nhưng ý nghĩa và thông điệp của 

nó dành cho người đọc lại thay đổi theo thời gian. Đối với văn học, sự sử dụng (tiếp nhận) cũng 

là sự sáng tạo. 

Theo Trương Đăng Dung: “Không có và không thể có một thứ văn học phổ quát, chung 

cho tất cả” [5,23]. Ông đã phân tích thuật ngữ “mẫu hình” của H.R. Jauss, mà theo đó, đối 

tượng của khoa học văn học không phải là một hiện tượng bên ngoài được những nguyên tắc 

nhận thức mang tính mô hình do một cộng đồng khoa học xác lập và kiểm soát, mà nó là sự phổ 

quát hóa các hành động hiểu (văn bản văn học). Sự hiểu văn bản này ở người lý giải thay đổi 

theo từng thời đại và thường là độc lập với cách hiểu trước đó đã trở nên không còn hợp lý. Vì 

vậy, đối với khoa học văn học hậu hiện đại,  rọng     chú   c a nghi n c u    chu  n  ang 

người  ọc  

2.2. Vấn đề người đọc trung tâm 

T c  h    ăn học như     u   r nh được xem là công trình nghiên cứu lý thuyết hoàn 

chỉnh nhất và nổi tiếng nhất của Trương Đăng Dung cho đến thời điểm hiện nay. Đây là cuốn 

sách mà người viết đã thâu tóm vào trong đó những tri thức sâu rộng và cơ bản nhất của khoa học 

xã hội hiện đại, từ Hiện tượng luận, Tường giải học, Chủ nghĩa thực chứng, Triết học mácxít cho 

đến những thành tựu quan trọng của lý luận văn học như Chủ nghĩa hình thức Nga, Thi pháp cấu 

trúc Praha, Ký hiệu học văn học, Giải cấu trúc, Mỹ học tiếp nhận… Đời sống thực sự của tác 

phẩm văn học diễn ra như thế nào? Đây là câu hỏi quan trọng nhất đặt ra với lý luận văn học hiện 

đại, hậu hiện đại. Liên quan đến vấn đề   c  h    ăn học như     u   r nh, Trương Đăng Dung đã 

nhìn thấy trong các công trình nghiên cứu của các nhà lý luận hàng đầu thế giới những sự lý giải, 

bổ sung, tiếp nối nhau nhằm hướng tới sự hoàn thiện hệ thống các quan niệm về tác phẩm văn 

học; những sự phù hợp, những khả năng cho việc triển khai tiếp và những giới hạn trong lý thuyết 

của từng người. 

Người đầu tiên có sự gợi ý cho tư duy lý luận của Trương Đăng Dung về vấn đề tác 

 h    ăn học như     u   r nh là R. Ingarden với công trình T c  h    ăn học nổi tiếng. Trong 

công trình của mình, Ingarden đã không tiếp tục con đường Hiện tượng học tiên nghiệm của E. 

Husserl, mà vẫn duy trì quan điểm về phương thức tồn tại hi n  h c và     ưởng của tác phẩm 

văn học. Dựa vào cách phân tích đối tượng của Hiện tượng học, Ingarden cho rằng tác phẩm 

văn học là vật có ch   , nhưng những hoạt động ý thức của nhà văn không thuộc về tác phẩm 

mà chỉ là cơ sở tồn tại của tác phẩm văn học mà thôi. Như là khách thể mang tính chủ ý, đời 

sống của tác phẩm văn học phụ thuộc vào những hoạt động cụ thể hóa (đọc) có chủ ý của người 

đọc hướng tới nó. Trương Đăng Dung nhận xét: “Với việc vận dụng hiện tượng học vào nghiên 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

47 

cứu văn học, Ingar en     ưu    ến  ối  i n kế  c a c c  ếu  ố  rong  ăn   n  ăn học  rư c   c 

  ng c a    h c người  ọc hư ng   i n ” [3,51]. 

Cùng xu hướng đề cao tính cá nhân của hoạt động đọc giống như Ingarden là W. Iser, với 

các công trình Người  ọc  i    n (1972), H nh   ng  ọc (1976) và Thế gi i c a     iễn gi i 

(2000). Iser đã cho rằng tác phẩm văn học có hai cực (giống như Ingarden cho rằng tác phẩm văn 

học có hai lần ý thức), đó là cực nghệ thuật (văn bản của tác giả) và cực thẩm mỹ (kết quả mà 

hành động đọc tạo nên). Iser đã đưa ra các khái niệm  ăn   n  i    n, người  ọc  i    n để lý giải 

về các đặc điểm của văn bản, trong đó có văn bản tiềm ẩn với mối liên hệ người đọc tiềm ẩn. 

Người đọc tiềm ẩn được tạo ra bởi chính văn bản và nó không đồng nhất với bất kỳ người đọc có 

thực nào. Dưới sự dẫn dắt của người đọc tiềm ẩn, người đọc có thực vừa chủ động vừa thụ động. 

H.G. Gadamer là người đại diện cho xu hướng nhấn mạnh yếu tố tập thể của hoạt động 

tiếp nhận văn bản văn học theo tinh thần tường giải học. Trong công trình Ch n        hư ng 

pháp (1960), một công trình có ảnh hưởng sâu sắc tới sự phát triển của tư duy hệ hình lý luận 

văn học. Theo Gadamer, nghĩa của tác phẩm văn học không thể hiện trong chủ ý của tác giả. 

Quá trình tồn tại các văn bản từ thời đại này đến thời đại khác là quá trình chúng có những 

nghĩa mới, đó chính là tính bất ổn của văn bản (nằm trong ngôn ngữ). Mọi sự hiểu về văn bản 

văn học đều là sự sáng tạo, là sự hiểu một cách khác. Gadamer đã phê phán quan niệm công cụ 

về ngôn ngữ và nhấn mạnh rằng “lời nói thuộc về các tình huống của hữu thể mà trong đó lời 

nói hình thành và điều muốn nói được tạo ra”. 

Gần gũi với quan điểm của Gadamer là H.R. Jauss, người đứng đầu trường phái Mỹ học 

tiếp nhận Konstanz. Jauss đã phát triển quan điểm của Gadamer về tường giải học, về lịch sử tác 

động của tác phẩm và về sự dung hợp của các tầm đón đợi. 

Trên cơ sở phân tích một cách khách quan về các quan điểm của những nhà nghiên cứu 

hàng đầu của lý luận văn học hiện đại, Trương Đăng Dung đã đưa ra cách hiểu của mình về 

phương thức tồn tại của tác phẩm văn học. Thứ nhất, tác phẩm văn học được tạo ra từ nhiều lớp 

không thuần nhất. Đây chính là đặc trưng cấu trúc cơ bản của tác phẩm văn học. Theo ông, một 

mặt tác phẩm không chỉ tạo nên chỉnh thể, mà ngay cả trong chỉnh thể đó cũng có sự phân tầng, 

có nhiều lớp; mặt khác, giữa các lớp dù có mối quan hệ gắn kết với nhau thì tác phẩm vẫn 

không đơn thanh, mà là đa thanh. Bởi vì, mọi lớp của tác phẩm mang những chất lượng giá trị 

đặc thù theo cách của nó và tổng thể của chúng tạo thành chất lượng thẩm mỹ chung cho tác 

phẩm, đó là sự đa thanh hài hòa. Thứ hai, là kết quả của hoạt động ý thức tác giả, văn bản cũng 

mới chỉ được xem là bộ khung chứa đựng những tiềm năng. Để văn bản triển khai, phải có một 

quá trình hoạt động ý thức của người đọc, nghĩa là cần đến sự cụ thể hóa (sự đọc) tương ứng. Vì 

vậy, tác phẩm văn học là hai lần chủ ý. 

Theo Trương Đăng Dung, có thể chia quá trình tiếp nhận văn học thành ba cấp độ: đánh 

giá, phân tích và mô tả. Đánh giá là giai đoạn đầu của quá trình tác động văn học, khi tác phẩm 

được đọc và người đọc tham dự vào quá trình tác động bằng những kinh nghiệm thẩm mỹ và 

bằng những trải nghiệm cá nhân. Người đọc tiếp cận tác phẩm bằng ý hướng tới giá trị tác phẩm 



 

 

Tư duy hệ hình lý luận văn học Trương Đăng Dung nhìn từ mỹ học tiếp nhận hiện đại 

48 

và kết quả của quá trình này là sự tạo thành giá trị thẩm mỹ, cái giây phút khoái cảm có tên gọi 

là c i  ẹ . Phân tích là giai đoạn tác phẩm đối diện với ý thức của người đọc, nó độc lập với 

tình trạng cụ thể của người đọc. Vai trò cá nhân của người đọc lúc này mờ nhạt. Người đọc chờ 

đợi thông điệp nào đó từ tác phẩm, vì vậy anh ta chủ định hướng về nghĩa (nội dung) của tác 

phẩm văn học. Lúc này tác phẩm lại gặp ý thức người đọc các kinh ngiệm, trải nghiệm, hệ thống 

mã xã hội. Vì vậy, bản thân nghĩa của tác phẩm luôn là quá trình. Mô tả là giai đoạn người đọc 

bằng hệ thống mã văn học và ngôn ngữ có trong ý thức, bằng sự định hướng tới các chuẩn mực 

văn học – thẩm mỹ, anh ta tiếp cận với tác phẩm lúc này chỉ trong phần còn là sinh động đối với 

bản thân. 

Khi các quá trình trên diễn ra thì việc chiếm lĩnh hiện thực và thẩm mỹ nơi tác phẩm 

xảy ra cùng một lúc. Chỉ khác là khi sáng tác thì đó là sự chiếm lĩnh thẩm mỹ hiện thực để tạo 

nên văn bản nghệ thuật, còn khi tiếp nhận thì chiếm lĩnh thẩm mỹ là việc đầu tiên. Sự chiếm 

lĩnh này từ phía tác giả diễn ra theo trật tự: mô tả – phân tích – đánh giá hiện thực thẩm mỹ; còn 

từ phía người đọc thì quá trình xảy ra ngược lại: đánh giá – phân tích – mô tả tác phẩm. 

Khi thiết lập mối quan hệ giữa tác giả – tác phẩm – người đọc, và vận dụng nguyên tắc 

hỏi – đáp của phương pháp chú giải văn bản, Trương Đăng Dung đã phân biệt tầm đón nhận từ 

bên trong, cái ảnh hưởng được quyết định thông qua văn bản văn học và sự tiếp nhận liên quan 

đến người đọc của một xã hội nhất định, được gọi là yêu cầu xã hội. Ngành chú giải học có nhiệm 

vụ tách biệt hai kiểu tiếp nhận: một mặt, cần mở ra quá trình tích cực, trong đó ảnh hưởng và 

nghĩa của văn bản được cụ thể hóa đối với người đọc hiện tại; mặt khác, cần phải “phục chế” lại 

cái quá trình lịch sử trong đó văn bản được các thể chế khác nhau của các thời đại khác nhau tiếp 

nhận và lý giải bằng các phương pháp khác nhau. 

Bắt đầu của hoạt động đọc, trên bình diện hình thức, người đọc đi từ bộ phận đến toàn 

thể. Lúc này, người đọc nhận ra hình thức toàn vẹn của tác phẩm, nhưng nghĩa và ý nghĩa của 

nó thì chưa rõ. Sau đó, trong hoạt động lý giải, trên bình diện ý nghĩa, người đọc đi từ toàn thể 

đến bộ phận, và từ các nghĩa, người đọc cụ thể hóa điều cơ bản nhất cho bản thân. 

Mỹ học tiếp nhận hiện đại được Trương Đăng Dung tiếp thu có cải biên những vấn đề 

lý thuyết mà các học giả phương Tây đã đề xuất, để từ đó lý giải về mối quan hệ tác giả – tác 

phẩm – người đọc. Diện nghiên cứu về Mỹ học tiếp nhận của Trương Đăng Dung vừa dựa vào 

trục lịch đại: tiền hiện đại, hiện đại và hậu hiện đại; vừa dựa vào trục đồng đại: triết học tường 

giải học của Heidegger, Gadamer, mỹ học tiếp nhận của Ingarden và trường phái Konstanz… 

Trương Đăng Dung, trên cơ sở tiếp thu lý thuyết nước ngoài, đã đem đến cho giới nghiên cứu 

văn học Việt Nam những kiến giải hoàn toàn mới về khái niệm văn bản và tác phẩm, nghĩa và 

giá trị, vị trí của ngôn ngữ trong cuộc sống… đã mở ra những cách hiểu mới cũng như khả năng 

nghiên cứu mới cho Khoa học văn học. Văn bản là công đoạn cuối cùng của sự sáng tạo nghệ 

thuật của nhà văn; văn bản là một hệ thống ký hiệu chứa đựng nghĩa, là yếu tố đầu tiên để trở 

thành tác phẩm; tác phẩm là sự cụ thể hóa văn bản thông qua hoạt động đọc. Như vậy, giữa tác 

phẩm và văn bản có sự khác nhau về nguyên tắc; văn bản chỉ trở thành tác phẩm khi người đọc 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học – Đại học Huế Tập 5, Số 2 (2016) 

49 

xuất hiện. Chính sự đặt định lại vị trí và chức năng của thuật ngữ văn bản và tác phẩm được 

xem là bước đột phá trong lý luận văn học vào những năm đầu thế kỷ XXI. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

[1]. Trương Đăng Dung (2004). T c  h    ăn học như     u   r nh, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội. 

[2]. Trương Đăng Dung (2002). Phương thức tồn tại của tác phẩm văn học, Tạ  chí  ăn học, số 7-8. 

[3]. Trương Đăng Dung (2008). Những giới hạn của Cộng đồng diễn giải, Tạ  chí Ngi n c u  ăn học, 

số 9. 

[4]. Trương Đăng Dung (2011). Khoa học văn học tiền hiện đại, Tạ  chí Nghi n c u  ăn học, số 6. 

[5]. Trương Đăng Dung (2011). Khoa học văn học hiện đại, hậu hiện đại, Tạ  chí Nghi n c u  ăn học, 

số 8. 

[6]. I.P.Ilin và E.A.Tzurganova (chủ biên) (2003). C c kh i ni       hu   ngữ c a c c  rường  h i 

nghi n c u  ăn học ở T   Âu    Hoa Kỳ  hế kỷ 20, Nxb Đại học Quốc gia, Hà Nội. 

 

 

TRUONG DANG DUNG’S PARADIGM THOUGHT OF LITERARY THEORY 

FROM THE VIEW OF MODERN RECEIPTIVE ESTHETICS 

 

Nguyen Xuan Thanh 

Department of Literature and Linguistics, Hue University College of Sciences 

ABSTRACT 

Truong Dang Dung is a famous literary theorist who has changed modern literary theory 

paradigm of Vietnam from (pre)modern into postmodern through introducing the receptive 

esthetics. He has many researching works on authors, on process of creating literary texts, 

on readers and on process from text to literariness.  

The Article studies deeply the new points of view of Truong Dang Dung on author, reader 

and text based on Phenomenology, Hermeneutics and Receptive Esthetics.  

Keywords: Hermeneutics, Konstanz school, Reader, Receptive Esthetics, Truong Dang 

Dung. 



 

 

 


